29 Traduit de Anglais vers Frangais - www.onlinedoctranslator.com

1. INTRODUCTION

Dévouement

Ce livre est dédié a Jésus le Messie, qui reviendra bientot régner sur
la Terre. Il est venu nous enseigner et nous montrer comment vivre
et servir Dieu de maniere agréable. Puis, dans sa grace, il est mort a
notre place, afin que nos péchés soient pardonnés. Il a dit a ses
disciples de chercher d'abord le royaume de Dieu et sa justice, et tout
le reste leur serait donné. Je remercie Dieu de m'avoir sauvé a 1'age
de 22 ans. Je peux témoigner que j'ai découvert la paix, la joie et le
courage que le Saint-Esprit produit en nous et que tout le reste, tout
le nécessaire, et bien plus encore, m'est tombé dessus : une bonne
épouse, quatre fils, douze petits-enfants, 55 ans de ministére en
Afrique de 1'Ouest, consacrés a la traduction de la Bible et a
l'implantation d'églises, une bonne santé, de la nourriture, un toit et
de nombreux amis. J'ai découvert la justice que Dieu nous offre et
j'ai l'assurance d'étre un enfant de Dieu et d'hériter du royaume a
venir du Messie. J’attends avec impatience la résurrection, de
partager la gloire du Messie et de régner sur la Terre.

Loué¢ soit Dieu ! Je te remercie, Seigneur Jésus !

Arriére-plan

C'est en traduisant la Bible en boko, une langue du Bénin en Afrique de
1'Ouest, que le Dr Jones s'est interrogé pour la premiere fois sur le sens
de I'expression « royaume de Dieu ». Il semblait impossible de trouver
une expression en boko qui transmette le sens exact dans ses différents
contextes. Que signifie entrer dans le royaume de Dieu, ou en hériter ?
Pourquoi Jésus a-t-il dit que le royaume de Dieu est proche, ou parmi
les hommes ? Comment pouvons-nous espérer que la priere « que ton
régne vienne » soit exaucée ?

Jésus a dit que nous devrions nous préoccuper avant tout du royaume de
Dieu. Pourtant, en interrogeant chrétiens et pasteurs, locaux et
internationaux, j'ai constaté que peu de gens sont capables d'expliquer


https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution

la signification et la pertinence du royaume de Dieu. Ceux qui en savent
quelque chose interprétent généralement le royaume selon leur vision
du millénium, ce qui donne lieu a des interprétations tres différentes des
événements de la fin des temps.

Certains interprétent le royaume de Dieu comme sa souveraineté sur
l'univers, d'autres comme son régne dans nos ceeurs, le salut présent du
Christ et ses bienfaits, ou encore la vie nouvelle en Christ. Nombreux
sont ceux qui ont tendance a considérer le ciel comme notre destination,
et le royaume de Dieu devient une doctrine obscure au lieu de la vérité
glorieuse selon laquelle Dieu a fait des saints un royaume de prétres qui
régneront avec le Messie sur la terre.

Ce nouveau regard sur la théologie du royaume de Dieu éclaircit de
nombreuses énigmes le concernant et offre une nouvelle compréhension
de Jésus et de son ministére messianique. Le livre explique clairement
ce que Jésus entendait par cette phrase unique et énigmatique, et elle
prend tout son sens dans tous les contextes. Le royaume de Dieu est
véritablement une perle précieuse a attendre avec impatience a mesure
que le retour du Messie se rapproche.

Introduction

Ce livre repose sur les quatre théses présentées ci-dessous. Si ces
interprétations sont correctes, il révolutionnera votre compréhension de
Jésus et des Evangiles. Il vous éclairera sur le mystére des raisons pour
lesquelles Jean-Baptiste et Jésus ont préché I'Evangile du Royaume,
pourquoi Jésus parlait en paraboles et pourquoi il utilisait des
expressions énigmatiques comme le royaume de Dieu, le royaume des
cieux et le Fils de I'homme. Plus important encore, il vous aidera a
interpréter correctement la fin des temps, notamment en adoptant une
vision biblique de I'Enlévement, de la Grande Tribulation et du
Millénium. Mais surtout, il vous aidera a apprécier la position
merveilleuse des croyants dans notre union avec Christ, qui culmine en
notre qualité de cohéritiers du Messie lors de son futur régne terrestre.

Avant d'aborder les quatre théses que je vais présenter sur le royaume
de Dieu, permettez-moi de vous mettre en garde contre certaines idées
fausses courantes a son sujet. Le royaume de Dieu est un concept pré-
ecclésiastique et il était le théme principal de la prédication de Jésus. Ne
vous fiez pas a l'apotre Paul pour comprendre ; il n'en parle pas



beaucoup. Le royaume de Dieu n'est pas « une puissance intérieure qui
péneétre I'ame humaine et s'en empare » (Adolf von Harnack). Aucune
Ecriture ne I'enseigne. Le royaume de Dieu ne doit pas étre identifié a
I'Eglise, comme le disait Augustin, Pére de 'Eglise du Ve siécle. Le
royaume de Dieu ne vise pas a transformer le monde par une pénétration
lente et progressive, comme chacun peut le constater aujourd'hui. Le
royaume de Dieu trouve son origine dans le ciel, mais ne doit pas étre
assimilé au ciel. Le royaume de Dieu ne se limite pas a un territoire
géographique comme le Royaume-Uni ou a la population qui y réside,
il concerne le monde entier.

Premieére theése :

Le royaume de Dieu, tel que préché par Jésus, ne repose pas
principalement sur la souveraineté de Dieu ; ce n'est pas le royaume
de Dieu, mais un royaume terrestre établi par Dieu. C'est le
royaume du Messie.

L'expression « royaume de Dieu » employée par Jésus ne fait pas
référence au reégne éternel de Dieu sur l'univers. Dans un sens, tout
appartient a Dieu, et cette signification ne peut donc étre totalement
exclue. Cependant, le sens que Jésus a donné a cette expression ne sera
jamais saisi si I'on considére le royaume de Dieu comme le royaume de
Dieu. I s'agit plutdt du royaume qui vient de Dieu, contrairement aux
royaumes établis par des dirigeants humains. Il s'agit d'un royaume
terrestre dirigé par un roi humain, Jésus le Messie. Jésus a toujours
utilisé cette expression pour désigner son royaume messianique, ou, par
métonymie, pour se désigner lui-méme comme le Messie. Cela implique
que le royaume de Dieu ne peut €tre assimilé a quoi que ce soit qui
existait avant l'arrivée du Messie. Le terme « royaume de Dieu »
n'apparait pas dans 'Ancien Testament, mais la plupart des prophetes
I'ont prophétisé. Il ne devrait pas non plus étre assimilé au ciel ou a
I'Eglise. Le royaume de Dieu concerne le Messie et le royaume qu'il
¢tablira ici-bas immédiatement apres son retour. Toutes les prophéties
de I’Ancien Testament relatives au Messie et a son régne depuis
Jérusalem s’accompliront littéralement, comme les prophéties
originales étaient censées €tre comprises.

Les mots hébreux et grecs pour royaume sont complexes et ont plusieurs
significations, a la fois concrétes (territoire) et abstraites (royauté,
gouvernement, pouvoir royal). Associée a des prédicats comme arriver,



est proche ou est parmi, l'expression désigne le roi lui-méme, en la
personne duquel réside le royaume. Autrement dit, la déclaration selon
laquelle le royaume de Dieu est proche signifiait que le Messie était
proche. Cette vérité est souvent admise, mais encore plus souvent
ignorée. Une mauvaise compréhension de cette déclaration conduit a la
fausse idée que le royaume de Dieu a été inauguré et que Jésus régne
désormais sur le monde, méme si rien ne le prouve.

Deuxiéme theése :

Les Evangiles présentent Jésus avant tout comme le Messie juif qui
reviendra un jour régner sur la Terre entiére.

Pour les Juifs de 1'époque de Jésus, le Messie représentait un espoir
immense, malgré son caractére €nigmatique, tantét humain, tantot
divin, tantot serviteur, tantot roi. Mais ce qui ne faisait aucun doute,
c'est qu'a sa venue, il régnerait visiblement sur la Terre depuis le trone
de David a Jérusalem. Les Juifs attendaient un royaume de paix et de
prospérité, que Dieu établirait par son « Fils », le Messie. Pour eux,
« Fils » signifiait « régent », un homme qui gouvernerait la Terre au
nom de Dieu. Il ressusciterait les morts, rénoverait la terre et régnerait
sur toutes les nations du monde pour toujours. Telle était la vision
commune du royaume de Dieu parmi les Juifs lorsqu'ils parlaient de ces
choses avec Jésus.

Le mot « Christ » est une translittération du mot grec Xpiotdc,
signifiant Messie. La signification du mot échappe aux lecteurs
modernes ; il s'agit plus d'un nom personnel que du titre d'un roi juif
qui soumettrait un jour tous les ennemis d'Israél et instaurerait une ere
de paix universelle sur la Terre. Les Evangiles regorgent de
désignations messianiques : Fils de Dieu, Fils de I'hnomme, Fils de
David, roi des Juifs et méme Seigneur, mais lorsque nous prions « que
ton régne vienne », peu de gens réalisent que nous prions pour le retour
et le régne du Messie. Le royaume de Dieu ne peut pas venir ; il est
éternel. Dieu est toujours sur le trone. C'est le régne du Messie que nous
espérons et pour lequel nous prions. Ce royaume messianique est
éternel, car il n'a pas de fin. A la fin de son régne sur Terre, Jésus
remettra son pouvoir royal au Peére, apreés avoir supprimé toute



domination, toute autorité et toute puissance, afin que Dieu soit tout en
tous (1 Co 15:24-25).

Troisiéme theése :

Le sens premier du terme « royaume » dans son usage biblique est
abstrait, signifiant « royauté » ou « régne royal ». Concretement, il
peut désigner un domaine géographique, le Messie lui-méme ou la
monarchie. Ce n'est que de manieére lointaine qu'il évoque le salut,
une vie nouvelle en Christ, 'Eglise ou le ciel.

Les références bibliques a l'entrée et a I'héritage du royaume de Dieu
doivent étre interprétées correctement en gardant ces significations a
l'esprit. Par exemple, Jésus a dit : « Heureux les pauvres en esprit, car
le royaume des cieux leur appartient ! » (Mt 5:3). De quelle maniére leur
appartient-il ? Comment peut-on posséder un royaume ? Ce n'est pas en
entrant dans le domaine géographique d'un royaume en tant que sujet,
ni en étant sauvé, ni en trouvant une nouvelle vie en Christ. On le
posséde en étant un dirigeant au sein du gouvernement. Les Ecritures ne
disent jamais que les gens entrent dans le royaume en tant que sujets ou
citoyens, mais comme quelque chose de bien plus glorieux. Ils entrent
comme fils de Dieu et cohéritiers du Messie. Grace a leur union avec le
Messie, les saints régneront avec lui sur la terre. Ils siégeront a la table
royale avec Abraham, [saac et Jacob. Tel est I'enseignement passionnant
de Jésus concernant le royaume de Dieu.

Quatrieme these :

Le royaume de Dieu comporte un secret qui n'a pas été révélé aux
prophétes. Ce secret est que 1'Eglise, la communauté que Jésus le
Messie appelle a sortir de tout peuple, tribu, nation et langue,
régnera avec le Messie dans le royaume de Dieu.

I1 existe des prophéties de I'Ancien Testament concernant les non-Juifs,
mais le mystére de I'Eglise n'était connu qu'aprés sa révélation aux
apotres. Paul, dans Ephésiens, parle du plan secret de Dieu concernant
le Messie : les Juifs et les non-Juifs qui croient a 'Evangile du Royaume
partageront équitablement les richesses héritées par les enfants de Dieu.
Le dessein de Dieu est d'utiliser I'Eglise pour manifester sa sagesse dans
toute sa richesse a tous les dirigeants et autorités invisibles du royaume
céleste. Tel est son plan éternel, qu'il a réalisé par Jésus le Messie. Ne
considérez pas 'Eglise comme un édifice, une congrégation ou une



confession ; I'Eglise est la communauté entiére du peuple de Dieu, ceux
que les Ecritures appellent les élus, les justes, les saints ou simplement
les serviteurs de Dieu.

Apocalypse 7:9 nous parle d'une foule immense, trop nombreuse pour
étre comptée, de toute nation, tribu, peuple et langue. Ils ont lavé leurs
robes et les ont blanchies dans le sang de I'Agneau. Dieu, selon son
grand amour, sa miséricorde et sa grace, sauve actuellement des
personnes de toutes nations et de toutes cultures. Ce sont les vrais
croyants de tous temps et de tous lieux. Ils sont sauvés par la foi au
Messie et sont unis a lui. Ils regoivent le don de la vie éternelle et
régneront avec le Messie tout au long de son régne sur la terre, et pour
I'éternité. En tant que cohéritiers du Christ, ces saints internationaux
constituent le gouvernement du royaume de Dieu !

Interprétation

Il est important d'interpréter correctement la Bible, d'abord en la
considérant comme la parole infaillible de Dieu. Lors de la lecture ou
de I'exégese de la Bible, le texte ne doit pas étre mis en doute. Les
spécialistes du texte ont examiné des milliers de manuscrits anciens et
nous ont fourni le meilleur texte autoris¢ possible. De plus, Dieu nous a
dit que toute Ecriture est inspirée de Dieu (2 Ti 3:16), et Jésus a dit que
le ciel et la terre passeront, mais que ses paroles ne passeront jamais.

Dans la mesure du possible, la parole de Dieu doit étre prise au sens
littéral, et non spiritualisée ou allégorisée. Ce n'est pas toujours
possible ; le genre est important. Les paraboles et les métaphores ne
doivent pas étre prises au sens littéral. Les visions d'un prophete ne
peuvent pas non plus étre prises au sens littéral, mais 1'interprétation du
symbolisme et des métaphores laisse un message qu'il faut prendre au
sens littéral. Des passages comme Geneése 1-11, les prophéties
messianiques de 'Ancien Testament et Apocalypse 20 communiquent
un sens clair lorsqu'ils sont interprétés au sens littéral et sont en accord
avec les Ecritures qui s'y rapportent. Cependant, de nombreux mots dans
la littérature apocalyptique, comme 1'Apocalypse, ont une signification
symbolique et doivent étre interprétés. Les visions de Jean sont comme
des réves qui refletent la réalité, mais ne sont pas percues de la maniére
habituelle dont nous la percevons. Elles doivent donc étre interprétées
avec prudence, ce qui ne signifie pas nécessairement qu'elles doivent



étre spiritualisées. Le dévoilement des paroles de Dieu éclaire, offrant
une compréhension aux simples (Ps 119:130).

Le royaume de Dieu est un terme clé qui apparait 162 fois dans le
Nouveau Testament. Il doit étre traduit avec le plus grand soin afin
d'éviter tout malentendu au lieu d'éclairer. Spiritualisez-le comme le
font les amillénaristes, et vous ne comprendrez jamais ce que Jésus
disait. Grace a mon expérience de linguiste et de traducteur de la Bible
depuis plus de cinqg décennies, j'ai acquis une compréhension de ce
terme qui a du sens dans tous les contextes, et il est véritablement
comparable a un trésor caché dans un champ. Cependant, c'est un
concept radicalement différent de celui du fidele ou du pasteur moyen.
Le probléme est que Jésus préchait dans un environnement hostile et ne
pouvait pas parler ouvertement en public du fait qu'il était né pour étre
roi et qu'un jour il gouvernerait le monde. Nous ne pouvons pas changer
la facon dont Jésus en parlait, mais je pense qu'il existe un bon
argument, que nous expliquerons plus loin, pour interpréter le «
royaume de Dieu » comme « le royaume de Dieu » et le « royaume des
cieux » comme « le royaume des cieux ».

Ce livre contient de nombreuses citations et références bibliques. J'ai
traduit les passages moi-méme, sans recourir a une traduction
particuliere. J'estime étre qualifié pour cela, car j'ai étudié le grec et
I'hébreu dans le cadre de ma formation théologique, je suis titulaire d'un
doctorat en linguistique et j'ai passé 55 ans comme traducteur de la
Bible. Ce livre a été écrit avec le désir que vous compreniez
correctement la Bible; je ne cherche donc aucune excuse pour la
multitude de références bibliques. Je vous encourage a faire comme les
Béréens, qui examinaient les Ecritures quotidiennement pour vérifier la
véracité de ce que Paul leur disait (Ac 17:11).

Comprendre le contexte

La révélation de Dieu a travers les Ecritures est progressive. Les
prophetes ont eu des apercus fragmentaires du Messie et du royaume,
mais ils n'ont pas pu tout mettre en perspective. Parfois, il était un
guérisseur, parfois il souffrait. Parfois, il était un serviteur, parfois il
¢tait un roi. Mais le temps est venu pour les justes d'acquérir une pleine
compréhension. Jésus a dit a ses disciples que la connaissance des
secrets du royaume des cieux leur avait ét¢ donnée, mais pas aux autres
(Mt 13:11).



La plupart des gens ne comprenaient pas Jésus lorsqu'il allait de village
en village proclamer le royaume de Dieu, parlant en paraboles et
utilisant des expressions comme « le royaume de Dieu », « le royaume
des cieux » et « le Fils de I'nomme ». La plupart des gens aujourd'hui
sont tout aussi ignorants, qu'ils soient incroyants, pratiquants, pasteurs
et méme théologiens. Mais nous, croyants, avons le droit de connaitre
les secrets du royaume des cieux. J'espere que vous trouverez dans les
pages qui suivent une interprétation acceptable. Aucune de ces idées
n'est entierement nouvelle, mais tout scribe formé pour le royaume des
cieux est comme un maitre de maison qui sort de son coffre des choses
nouvelles et anciennes (Mt 13:52).

A qui appartient le royaume ?

Le premier secret que nous devons comprendre est le sens de
'expression « royaume de Dieu ». Nous serions bien disposés a penser
a des passages de I'Ancien Testament qui décrivent la souveraineté de
Dieu, comme celui-ci :

Seigneur, c'est toi qui possédes la grandeur, la puissance,
I'honneur, la majesté et la gloire, car tout ce qui est au ciel et sur la
terre t'appartient. Tu es le roi. Tu es élevé au-dessus de tout. La
richesse et 'honneur viennent de toi ; tu régnes sur tout. L'autorité
et le pouvoir sont entre tes mains. C'est toi qui peux ¢lever les gens
et les rendre forts (1 Ch 29:11-12).

Je crois comprendre que l'expression « royaume de Dieu », telle
qu'utilisée par Jésus, ne fait jamais référence a la souveraineté divine
sur le ciel et la terre, telle que nous la connaissons ici dans les
Chroniques. L'expression « royaume de Dieu » n'est pas utilisée dans
I'Ancien Testament, et elle ne I'est jamais dans le Nouveau Testament
avec ce sens. Jésus a parlé de la proximité ou de la venue du royaume,
ce qui ne convient pas a la souveraineté éternelle de Dieu. Il a parlé de
l'entrée et de 1'héritage du peuple dans le royaume, ce qui, encore une
fois, ne peut faire référence a la souveraineté éternelle de Dieu. Peu de
gens comprennent le sens donné a cette expression par Jésus. Les
Evangiles commencent tous par souligner que Jésus était le Messie, et
Jésus a toujours utilisé 'expression « royaume de Dieu » pour se
désigner lui-méme comme Messie, ses disciples comme sa monarchie,
ou son futur royaume terrestre. « Christ » est une translittération du mot
grec Xp1otog, qui est I'équivalent du mot hébreu U « 1'oint ». Ce n'est



pas un nom de famille, mais plutdt « le Messie », le sauveur et roi juif
promis. Cependant, le sens véritable du mot se perd, et Jésus-Christ
sonne comme un simple nom.

Le besoin de secret de Jésus

Jésus disait qu'il parlait en paraboles parce qu'il ne voulait pas que tout
le monde comprenne ce qu'il disait. Il I'a clairement exprimé. Il voulait
que ses disciples comprennent, mais il y en avait d'autres dans la foule
dont il ne voulait pas qu'elles comprennent ce qu'il disait.

11 était né pour étre le Messie, le roi des Juifs, mais il ne pouvait pas le
faire savoir dans son enseignement. Les Juifs étaient dominés par Rome,
qui ne tolérait pas un roi rival, et parmi les chefs juifs, certains rois et
dirigeants refusaient la présence d'un roi rival. Pour contrer cette
menace, le roi Hérode ordonna de tuer tous les garcons de moins de
deux ans de Bethléem et des environs, mais Jésus s'était déja enfui en
Egypte. Ainsi, lorsque Jésus commenca a précher, il communiqua 2 ses
disciples sa véritable identité, mais il ne la révéla pas aussi
explicitement en public.

Il a contourné ce probléme de trois maniéres. La premiére consistait a
utiliser une expression cryptique comme « le royaume de Dieu ». La
deuxiéme consistait a utiliser une autre expression cryptique, « Fils de
I'homme », comme titre, a la troisieme personne, de sorte que la foule
ne savait pas s'il parlait de lui-méme ou de quelqu'un d'autre. Et
troisiemement, il parlait en paraboles. La plupart de ces paraboles
concernent le royaume de Dieu, ou le royaume des cieux, que Matthieu
privilégie et qui est généralement considéré comme synonyme de
royaume de Dieu.

La révélation que le royaume de Dieu est le régne du Messie ne devrait
pas étre si surprenante, car si I'on considére l'alternative, a savoir que le
royaume de Dieu désigne le régne de Dieu, on se heurte a des problémes
insolubles. Comment accéder a la souveraineté de Dieu sur 1'univers ou
en hériter ? De nombreuses références a la venue du royaume de Dieu
sont faites, et si vous croyez en un Dieu tout-puissant, souverain et
éternel, vous devez immédiatement comprendre que parler de la venue
de son royaume ou de son régne est un oxymore. Le royaume de Dieu
est plus petit que cela ; il ne concerne que le gouvernement de ce monde.



Jésus nous a appris a prier : « Que ton régne vienne, que ta volonté soit
faite sur la terre comme au ciel. » Que demandons-nous dans nos
priéres ? Pensez-vous a 1’Eglise, aux missions chrétiennes, a Dieu
régnant dans nos cceurs ? Ou bien priez-vous pour le retour de Jésus et
le commencement de son régne messianique ici-bas ? Le royaume de
Dieu est le royaume du Messie, dont ’avénement était le désir supréme
des Juifs pieux. Le Pére régne en maitre éternel ; ce n’est pas son
royaume qui vient. La pri¢re s’adresse au Pére, mais le royaume que
nous demandons n’est pas le sien, c’est le royaume qu’il a promis (1 Ch
17:11-14, Dn 2:44).

De quel genre de royaume s'agit-il ?

Le Nouveau Testament ne révele pas beaucoup de détails sur le régne
terrestre du Messie, et si vous n'étes pas prémillénariste, vous pourriez
trouver le concept d'un régne terrestre plutét novateur. Comment le
Messie ressuscité et glorifi¢ régnera-t-il sur une Terre imparfaite ? Et
comment les justes, qui ressusciteront a son retour, régneront-ils avec
lui dans leurs corps ressuscités ?

La plupart des enseignements de Jésus sur le royaume de Dieu furent
donnés lors de ses prédications aux Juifs, qui connaissaient les
prophéties de leurs prophétes. Ils n'espéraient pas aller au ciel ; celan'a
jamais €t€¢ une promesse biblique. Ils étaient comme Job, qui disait
savoir que son Rédempteur était vivant et qu'a la fin, il se léverait sur la
terre (Job 19:25).

Le Messie est un Sauveur et un roi juif, mais son royaume terrestre n'est
pas réserveé aux Juifs ; les non-Juifs en feront également partie. Si I'on
ne vous a pas appris a espérer un royaume terrestre, vous pourriez
trouver ce concept stigmatisé. Comment les ressuscités peuvent-ils se
méler au commun des mortels ? Beaucoup d'entre nous ont grandi avec
les valeurs platoniciennes et augustiniennes; nous ressentons
instinctivement que le spirituel est supérieur au physique, que le ciel est
plus désirable que la Terre. Mais la philosophie hébraique soutient que
la création de Dieu est bonne. Dieu a créé une Terre parfaite et a marché
avec Adam dans le jardin d'Eden. Jean nous dit que le trone de Dieu et
I'"Agneau descendront sur Terre, et que Dieu vivra de nouveau avec les
humains dans la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:3).



Mon livre sur les prophéties de la fin des temps de 1'Ancien Testament
décrit le royaume du Messie comme un royaume terrestre, régnant
depuis le mont Sion. Jésus siégera sur le trone de David et régnera sur
le monde dans la justice, la droiture et la paix. Les croyants seront
ressuscités et transformés a sa venue et régneront avec lui.

Robert Mounce (The Book of Revelation, p. 359) affirme que certains
commentateurs suggerent que le millénaire de l'apotre Jean n'est pas
I'ére messianique prédite par les prophétes de I'Ancien Testament, mais
une récompense spéciale pour les martyrs qui ont payé de leur vie. Il
conclut en affirmant que Jean a enseigné un millénaire littéral, mais que
sa signification essentielle pourrait se réaliser autrement que par un
accomplissement temporel. D'autres voix nient I'existence d'un
millénaire terrestre, et si cela est vrai, ma croyance selon laquelle le
royaume de Dieu est celui du Messie tel que décrit dans les prophéties
de 1'Ancien Testament est erronée. Mais, aussi étranges que puissent
nous paraitre certains événements futurs, nous devons respecter les
Ecritures. Certaines prophéties de 1'Ancien Testament se terminent par
ces mots solennels : « Moi, le Seigneur, j'ai parlé ! » Et que dire des
paroles de l'ange Gabriel a Marie concernant son enfant Jésus ? Gabriel
a déclaré qu'il serait grand et qu'il serait appelé Fils du Treés-Haut. Le
Seigneur Dieu lui donnerait le trone de son ancétre David, et il régnerait
sur la descendance de Jacob pour toujours. Son royaume ne finirait
jamais (Lc 1:32-33).

La proclamation du royaume par Jésus

Il existe une réponse satisfaisante a toutes ces énigmes, mais cela
pourrait nécessiter un changement de vision du monde, notamment de
vision de Jésus et de ce qu'il est venu accomplir. Le royaume est
mentionné plus de cinquante fois dans Matthieu, principalement par
Jésus.

Dés lors, Jésus commenga a précher, en disant : Repentez-vous,
car le royaume des cieux est proche (Mt 4:17).

Jésus parcourait la Galilée, enseignant dans les synagogues,
proclamant la bonne nouvelle du royaume et guérissant les gens
de toute maladie et de toute infirmité (Mt 4:23).



Allez et proclamez ce message : Le royaume des cieux est proche
I (Mt 10:7).

Les non-Juifs ont tendance a se concentrer sur la partie paienne de
I'Evangile et sur l'aspect spirituel du salut. Par exemple, Dieu a tant aimé
le monde qu'il a donné son Fils unique (Jn 3:16). IIs disent que Dieu
n'aime pas seulement Israél, il aime toutes les nations. En fait, il aime
tellement les nations que certains disent que son amour pour Isra€l est
historique. Le christianisme, c'est la prédication de I'Evangile dans le
monde entier, I'établissement d'Eglises et le salut des hommes, mais
n'oublions pas nos racines. Prenons l'exemple d'Esaie 9,6-7, dont on
nous rappelle la période de Noél.

Car un enfant nous est né, un fils nous a ¢été donné. Dieu mettra
la domination sur son épaule, et il sera appelé Admirable,
Conseiller, Dieu puissant, Pére éternel, Prince de la paix. La
grandeur et la paix de son régne seront sans limites. Il régnera sur
le trone de David, sur son royaume, qu'il affermira, jugera avec
justice, pratiquant la justice, dés maintenant et a jamais.

Nous aimons embrasser de merveilleuses prophéties messianiques
comme celle-ci et les appliquer a Jésus en le visualisant. Mais qu'en est-
il de son gouvernement et de son régne depuis le trone de David ? Nous
les rejetons ou les spiritualisons. Or, nous avons ici une prophétie du
royaume de Dieu, le royaume que Jésus a préché. Jésus est actuellement
assis a la droite du Pére au ciel, mais tant qu'il n'est pas physiquement
assis sur le trone de David, nous ne pouvons pas affirmer que le royaume
de Dieu est arrivé, ni que Jésus est roi sur la Terre. Certes, il est assis a
la droite du Pére sur son trone, mais nulle part dans la Bible il ne nous
est dit que Jésus regne ou régnera sur la Terre depuis le trone du Pere.
En tant que Fils de 'Homme et Fils de Dieu, tel n'est pas son role. Il ne
devient Roi des rois et Seigneur des seigneurs sur Terre qu'a son retour,
lorsqu'il vaincra ses ennemis & Harmaguédon (Ap 17:24, 19:16) et
régnera sur la Terre.

A la fin de la Sainte Céne, Jésus dit a ses disciples qu'il leur conférait
un royaume, tout comme son Pere lui avait conféré un royaume, afin
qu'ils puissent manger et boire a sa table dans son royaume et s'asseoir
sur des trones pour gouverner les douze tribus d'Israél (Lc 22, 28-30).
Le royaume dont Jésus parlait est le royaume messianique. C'est un
royaume terrestre (Ap 5:10), et le roi n'est autre que Jésus lui-méme.



Les saints gouverneront le monde

Pour couronner le tout, considérons une merveilleuse vision du prophéte
Daniel (Dn 7). Dans sa vision, il vit venir quelqu'un comme un « fils de
I'homme », accompagné de nuées célestes. Il s'approcha de 1'Ancien des
Jours (Dieu) et fut présenté a lui. La domination lui fut conférée, ainsi
que la gloire et un royaume, afin que tous les peuples, nations et langues
le servent. Son royaume serait un régne éternel qui ne serait jamais
détruit (Dn 7:13-14). Jésus annonga a ses disciples que toutes choses lui
avaient été remises par son Pére (Mt 11:27) et que toute autorité lui avait
¢été donnée au ciel et sur la terre (Mt 28:18). Bien qu'écrit il y a plus de
2 500 ans, Daniel parlait de choses relatives a la fin des temps. Il parla
de 1'Antéchrist et d'une période de grande tribulation qui surviendrait
immédiatement avant le retour de Jésus. C'est a partir de ce passage que
Jésus a pris le titre de « Fils de I'homme » et I'a utilisé pour se désigner
lui-méme comme le Messie.

Et enfin, pour vous mettre encore plus en appétit, écoutez ce qu'un ange
a dit a Daniel lorsqu'il I'a interrogé sur la signification de la vision.
L'ange a dit que la royauté, 1'autorité et la grandeur de tous les royaumes
de la terre seraient données aux saints des lieux célestes. Ce royaume
subsistera éternellement, et toutes les autorités les serviront et leur
obéiront (Dn 7:27). Quand avez-vous entendu pour la derniére fois un
sermon sur ce passage ? Etes-vous parmi ces saints ? Votre nom est-il
inscrit dans le Livre de Vie de 1'Agneau ? Votre destinée est-elle
d'hériter du royaume de Dieu et de régner avec Christ sur cette terre ?
Si oui, 1l serait bon d'en connaitre les détails.

Tableau temporel du Royaume de Dieu
Signes préliminaires(Mt 24)

Le retour d'Israél dans son pays (Ez 37:21-22)

La prospérité d'Israél (Ez 36:11:35)

L’évangélisation du monde est presque achevée (Mt 24:14)
Toutes les nations vous hairont a cause de moi (Mt 24:9)
Dégénérescence morale et fausses religions (Mt 24:12, 2 Ti 3:1-5)



La montée de Babylone

Les 3 premiéres années et demie (Ap 6-9)

L'ascension de Babylone ; un empire mondial (Dn 7:7, 19, 24, Ap
6:1-4)

L'Antéchrist prend la paix du monde et déclenche la troisiéme guerre
mondiale (6:3-4)

La famine mondiale résulte de la guerre (6:5-6)

Un quart de I’humanité périt a cause de la guerre, de la famine et de
la peste (6:7-8)

Les saints vivants sont scellés pour leur sécurité éternelle (7:1-8)

L'environnement est détruit a cause de la Troisieme Guerre
mondiale (8:7-12)

Un tiers des terres et de la végétation sont briilées.
Un tiers de la mer est pollué.

Un tiers des rivieres et des sources sont polluées.
La lumiére est réduite d’un tiers.

L'Antéchrist devient le leader mondial (6:2, 13:1-4) et conclut une
alliance de sept ans avec Israél, la derniere semaine des 70 semaines
de Daniel (Dn 9:24) ou un lieu trés saint (le troisieme temple) sera
oint.

Le temple sera construit (2 Th 2:4, Ap 11:2) tandis que deux
puissants témoins, basés sur les prophétes oints, Aggée et Zacharie
(Za 8:9) qui ont construit le deuxieme temple, précheront a
Jérusalem au reste d'Israél.

Les 3 dernieres années et demie (Ap 10 - 18)

Satan est chassé du ciel (12:7-9). Il cherche a contrecarrer le plan
rédempteur de Dieu en donnant a 1'Antéchrist le pouvoir
d'exterminer Isra€l. Mais Dieu leur donne refuge dans le désert.
L'Antéchrist part alors faire la guerre aux chrétiens (12:13-17).

L'abomination qui cause la désolation. Vers le milieu des sept ans,
1'Antéchrist rompt l'alliance et met fin aux sacrifices et aux offrandes



au temple. Le faux prophéte trompe les nations par des miracles et
impose le culte de 1'Antéchrist (13:11-17). Il érige une image de
I'Antéchrist dans le temple et exige que chacun recoive sa marque.
Cf. Dn 8:25, 11:36, Mt 24:15-16, 2 Th 2:3-4.

Poussé par Satan, I'Antéchrist calomnie Dieu, exige son adoration
pendant 42 mois (13:5-6), persécute et tue les chrétiens (12:13-17,
13:7-8) et les conquiert.

Des martyrs victorieux de toutes les nations attendent le royaume du
Messie dans les cieux (6:9-11, 7:9-17, 14:1-5, 15:2-4)

Le jugement est déversé sur la création, des plaies douloureuses
affligent les incroyants, la mer est détruite, I'eau douce est polluée et
la chaleur du soleil s'intensifie (16:1-9)

Les incroyants suivent I'Antéchrist (13:2b, 8). Ils sont torturés
pendant cinq mois par une armée de sauterelles (9:1-11) et plongés
dans 1'obscurité et la douleur (16:10-11).

La bataille d'Armageddon. Un tiers de I'humanité est tué par des
armées mondiales convergeant vers Jérusalem (9:13-19, 14:17-20,
16:12-16, 19:17-21). Cf. Za 12:2-3, 14:2.

Un tremblement de terre mondial, le plus grave jamais connu, se
produit, les villes s'effondrent (6:12-17 ; 16:18-21), et le dernier
empire mondial s'effondre (17 - 18). Cf. Mt 24:29. Le soleil et la
lune s'obscurcissent.

L'Antéchrist tue les deux propheétes, qui ressuscitent trois jours et
demi plus tard. Un violent tremblement de terre tue 7 000 personnes
a Jérusalem et les survivants juifs rendent gloire a Dieu. Ils sont
désormais préts a croire au Messie.

Le Seigneur fait de Jérusalem un rocher inébranlable pour ceux qui
I’assiegent (Za 12:1-9, 14:12-15).

Le Messie revient (Ap 19:1)

e Le Messie descend des ténebres avec puissance et grande gloire (1:7

; 19:11-13). Les justes morts I'accompagnent (19:14), cf. 1 Th 4:14.



Les morts en Christ ressuscitent d'entre les morts, les saints vivants
sont enlevés (14:15-16), cf. 1 Th 4:15-17, ils rencontrent tous le
Seigneur dans les airs et demeurent avec lui pour toujours.

Le Seigneur descend au mont des Oliviers (Za 14:4) avec ses saints
(Za 14:5b). 1l entre par la porte orientale (Ez 43:2, 4) et arrive
soudain a son temple (M1 3:1).

La Nouvelle Jérusalem (I'épouse de I'Agneau) descend se reposer
au-dessus du temple (Ap 21:2-10). Dieu et les saints ressuscités y
vivent et y régnent.

Les armées du monde sont massacrées a Harmaguédon (14:17-20,
19:15-21). L'Antéchrist et le faux prophéete sont jetés en enfer
(19:20). Cf. Es 52:7-10, Za 12:9.

De Sion, le Seigneur répand sur Israél un esprit de grace et toute la
nation est convertie (1:7 ; 11:13) Cf. Za 12:10-14

Le Seigneur est roi sur toute la terre (11:15-17, 20:4-6 cf. Ps 22:27-
29, Es 24:23,J¢ 3:17, Ab 15, 17, 21, Za 14:9). 1l régne sur Israél en
tant que Messie promis, descendant de David (J¢é 33:14-7).

Le millénaire(Ap 20 — 22:5)

La servitude de Satan (Ap 20:1-3)
Le Messie commence son reégne (Ap 11:15-17)

Les justes regnent avec le Messie pendant 1000 ans (Ap 20:4-6),
Cf. Dn 7:27

Les cieux et la terre renouvelés (Ap 21:1), Cf. Es 65:17-25

Satan est libéré, la rébellion finale des méchants contre Israél et
Jérusalem et leur destruction (Ap 20:7-10)

Le jugement dernier et la fin de 1'univers physique (Ap 20:11-13,
15), la mort et 'Hadés sont bannis pour toujours (Ap 20:14) les
incroyants sont jetés en enfer (Ap 20:15)

Les saints vivent et régnent avec Dieu pour toujours dans la ville
sainte, la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:2 - 22:5)



