
  

 

 

1. INTRODUCTION 

Dévouement 

Ce livre est dédié à Jésus le Messie, qui reviendra bientôt régner sur 

la Terre. Il est venu nous enseigner et nous montrer comment vivre 

et servir Dieu de manière agréable. Puis, dans sa grâce, il est mort à 

notre place, afin que nos péchés soient pardonnés. Il a dit à ses 

disciples de chercher d'abord le royaume de Dieu et sa justice, et tout 

le reste leur serait donné. Je remercie Dieu de m'avoir sauvé à l'âge 

de 22 ans. Je peux témoigner que j'ai découvert la paix, la joie et le 

courage que le Saint-Esprit produit en nous et que tout le reste, tout 

le nécessaire, et bien plus encore, m'est tombé dessus : une bonne 

épouse, quatre fils, douze petits-enfants, 55 ans de ministère en 

Afrique de l'Ouest, consacrés à la traduction de la Bible et à 

l'implantation d'églises, une bonne santé, de la nourriture, un toit et 

de nombreux amis. J'ai découvert la justice que Dieu nous offre et 

j'ai l'assurance d'être un enfant de Dieu et d'hériter du royaume à 

venir du Messie. J’attends avec impatience la résurrection, de 

partager la gloire du Messie et de régner sur la Terre. 

Loué soit Dieu ! Je te remercie, Seigneur Jésus ! 

Arrière-plan 

C'est en traduisant la Bible en boko, une langue du Bénin en Afrique de 

l'Ouest, que le Dr Jones s'est interrogé pour la première fois sur le sens 

de l'expression « royaume de Dieu ». Il semblait impossible de trouver 

une expression en boko qui transmette le sens exact dans ses différents 

contextes. Que signifie entrer dans le royaume de Dieu, ou en hériter ? 

Pourquoi Jésus a-t-il dit que le royaume de Dieu est proche, ou parmi 

les hommes ? Comment pouvons-nous espérer que la prière « que ton 

règne vienne » soit exaucée ? 

Jésus a dit que nous devrions nous préoccuper avant tout du royaume de 

Dieu. Pourtant, en interrogeant chrétiens et pasteurs, locaux et 

internationaux, j'ai constaté que peu de gens sont capables d'expliquer 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


  

la signification et la pertinence du royaume de Dieu. Ceux qui en savent 

quelque chose interprètent généralement le royaume selon leur vision 

du millénium, ce qui donne lieu à des interprétations très différentes des 

événements de la fin des temps. 

Certains interprètent le royaume de Dieu comme sa souveraineté sur 

l'univers, d'autres comme son règne dans nos cœurs, le salut présent du 

Christ et ses bienfaits, ou encore la vie nouvelle en Christ. Nombreux 

sont ceux qui ont tendance à considérer le ciel comme notre destination, 

et le royaume de Dieu devient une doctrine obscure au lieu de la vérité 

glorieuse selon laquelle Dieu a fait des saints un royaume de prêtres qui 

régneront avec le Messie sur la terre. 

Ce nouveau regard sur la théologie du royaume de Dieu éclaircit de 

nombreuses énigmes le concernant et offre une nouvelle compréhension 

de Jésus et de son ministère messianique. Le livre explique clairement 

ce que Jésus entendait par cette phrase unique et énigmatique, et elle 

prend tout son sens dans tous les contextes. Le royaume de Dieu est 

véritablement une perle précieuse à attendre avec impatience à mesure 

que le retour du Messie se rapproche. 

Introduction 

Ce livre repose sur les quatre thèses présentées ci-dessous. Si ces 

interprétations sont correctes, il révolutionnera votre compréhension de 

Jésus et des Évangiles. Il vous éclairera sur le mystère des raisons pour 

lesquelles Jean-Baptiste et Jésus ont prêché l'Évangile du Royaume, 

pourquoi Jésus parlait en paraboles et pourquoi il utilisait des 

expressions énigmatiques comme le royaume de Dieu, le royaume des 

cieux et le Fils de l'homme. Plus important encore, il vous aidera à 

interpréter correctement la fin des temps, notamment en adoptant une 

vision biblique de l'Enlèvement, de la Grande Tribulation et du 

Millénium. Mais surtout, il vous aidera à apprécier la position 

merveilleuse des croyants dans notre union avec Christ, qui culmine en 

notre qualité de cohéritiers du Messie lors de son futur règne terrestre. 

Avant d'aborder les quatre thèses que je vais présenter sur le royaume 

de Dieu, permettez-moi de vous mettre en garde contre certaines idées 

fausses courantes à son sujet. Le royaume de Dieu est un concept pré-

ecclésiastique et il était le thème principal de la prédication de Jésus. Ne 

vous fiez pas à l'apôtre Paul pour comprendre ; il n'en parle pas 



  

beaucoup. Le royaume de Dieu n'est pas « une puissance intérieure qui 

pénètre l'âme humaine et s'en empare » (Adolf von Harnack). Aucune 

Écriture ne l'enseigne. Le royaume de Dieu ne doit pas être identifié à 

l'Église, comme le disait Augustin, Père de l'Église du Ve siècle. Le 

royaume de Dieu ne vise pas à transformer le monde par une pénétration 

lente et progressive, comme chacun peut le constater aujourd'hui. Le 

royaume de Dieu trouve son origine dans le ciel, mais ne doit pas être 

assimilé au ciel. Le royaume de Dieu ne se limite pas à un territoire 

géographique comme le Royaume-Uni ou à la population qui y réside, 

il concerne le monde entier. 

Première thèse : 

Le royaume de Dieu, tel que prêché par Jésus, ne repose pas 

principalement sur la souveraineté de Dieu ; ce n'est pas le royaume 

de Dieu, mais un royaume terrestre établi par Dieu. C'est le 

royaume du Messie. 

L'expression « royaume de Dieu » employée par Jésus ne fait pas 

référence au règne éternel de Dieu sur l'univers. Dans un sens, tout 

appartient à Dieu, et cette signification ne peut donc être totalement 

exclue. Cependant, le sens que Jésus a donné à cette expression ne sera 

jamais saisi si l'on considère le royaume de Dieu comme le royaume de 

Dieu. Il s'agit plutôt du royaume qui vient de Dieu, contrairement aux 

royaumes établis par des dirigeants humains. Il s'agit d'un royaume 

terrestre dirigé par un roi humain, Jésus le Messie. Jésus a toujours 

utilisé cette expression pour désigner son royaume messianique, ou, par 

métonymie, pour se désigner lui-même comme le Messie. Cela implique 

que le royaume de Dieu ne peut être assimilé à quoi que ce soit qui 

existait avant l'arrivée du Messie. Le terme « royaume de Dieu » 

n'apparaît pas dans l'Ancien Testament, mais la plupart des prophètes 

l'ont prophétisé. Il ne devrait pas non plus être assimilé au ciel ou à 

l'Église. Le royaume de Dieu concerne le Messie et le royaume qu'il 

établira ici-bas immédiatement après son retour. Toutes les prophéties 

de l’Ancien Testament relatives au Messie et à son règne depuis 

Jérusalem s’accompliront littéralement, comme les prophéties 

originales étaient censées être comprises. 

Les mots hébreux et grecs pour royaume sont complexes et ont plusieurs 

significations, à la fois concrètes (territoire) et abstraites (royauté, 

gouvernement, pouvoir royal). Associée à des prédicats comme arriver, 



  

est proche ou est parmi, l'expression désigne le roi lui-même, en la 

personne duquel réside le royaume. Autrement dit, la déclaration selon 

laquelle le royaume de Dieu est proche signifiait que le Messie était 

proche. Cette vérité est souvent admise, mais encore plus souvent 

ignorée. Une mauvaise compréhension de cette déclaration conduit à la 

fausse idée que le royaume de Dieu a été inauguré et que Jésus règne 

désormais sur le monde, même si rien ne le prouve. 

 

Deuxième thèse : 

Les Évangiles présentent Jésus avant tout comme le Messie juif qui 

reviendra un jour régner sur la Terre entière. 

Pour les Juifs de l'époque de Jésus, le Messie représentait un espoir 

immense, malgré son caractère énigmatique, tantôt humain, tantôt 

divin, tantôt serviteur, tantôt roi. Mais ce qui ne faisait aucun doute, 

c'est qu'à sa venue, il régnerait visiblement sur la Terre depuis le trône 

de David à Jérusalem. Les Juifs attendaient un royaume de paix et de 

prospérité, que Dieu établirait par son « Fils », le Messie. Pour eux, 

« Fils » signifiait « régent », un homme qui gouvernerait la Terre au 

nom de Dieu. Il ressusciterait les morts, rénoverait la terre et régnerait 

sur toutes les nations du monde pour toujours. Telle était la vision 

commune du royaume de Dieu parmi les Juifs lorsqu'ils parlaient de ces 

choses avec Jésus. 

Le mot « Christ » est une translittération du mot grec Χριστός, 

signifiant Messie. La signification du mot échappe aux lecteurs 

modernes ; il s'agit plus d'un nom personnel que du titre d'un roi juif 

qui soumettrait un jour tous les ennemis d'Israël et instaurerait une ère 

de paix universelle sur la Terre. Les Évangiles regorgent de 

désignations messianiques : Fils de Dieu, Fils de l'homme, Fils de 

David, roi des Juifs et même Seigneur, mais lorsque nous prions « que 

ton règne vienne », peu de gens réalisent que nous prions pour le retour 

et le règne du Messie. Le royaume de Dieu ne peut pas venir ; il est 

éternel. Dieu est toujours sur le trône. C'est le règne du Messie que nous 

espérons et pour lequel nous prions. Ce royaume messianique est 

éternel, car il n'a pas de fin. À la fin de son règne sur Terre, Jésus 

remettra son pouvoir royal au Père, après avoir supprimé toute 



  

domination, toute autorité et toute puissance, afin que Dieu soit tout en 

tous (1 Co 15:24-25). 

Troisième thèse : 

Le sens premier du terme « royaume » dans son usage biblique est 

abstrait, signifiant « royauté » ou « règne royal ». Concrètement, il 

peut désigner un domaine géographique, le Messie lui-même ou la 

monarchie. Ce n'est que de manière lointaine qu'il évoque le salut, 

une vie nouvelle en Christ, l'Église ou le ciel. 

Les références bibliques à l'entrée et à l'héritage du royaume de Dieu 

doivent être interprétées correctement en gardant ces significations à 

l'esprit. Par exemple, Jésus a dit : « Heureux les pauvres en esprit, car 

le royaume des cieux leur appartient ! » (Mt 5:3). De quelle manière leur 

appartient-il ? Comment peut-on posséder un royaume ? Ce n'est pas en 

entrant dans le domaine géographique d'un royaume en tant que sujet, 

ni en étant sauvé, ni en trouvant une nouvelle vie en Christ. On le 

possède en étant un dirigeant au sein du gouvernement. Les Écritures ne 

disent jamais que les gens entrent dans le royaume en tant que sujets ou 

citoyens, mais comme quelque chose de bien plus glorieux. Ils entrent 

comme fils de Dieu et cohéritiers du Messie. Grâce à leur union avec le 

Messie, les saints régneront avec lui sur la terre. Ils siégeront à la table 

royale avec Abraham, Isaac et Jacob. Tel est l'enseignement passionnant 

de Jésus concernant le royaume de Dieu. 

Quatrième thèse : 

Le royaume de Dieu comporte un secret qui n'a pas été révélé aux 

prophètes. Ce secret est que l'Église, la communauté que Jésus le 

Messie appelle à sortir de tout peuple, tribu, nation et langue, 

régnera avec le Messie dans le royaume de Dieu. 

Il existe des prophéties de l'Ancien Testament concernant les non-Juifs, 

mais le mystère de l'Église n'était connu qu'après sa révélation aux 

apôtres. Paul, dans Éphésiens, parle du plan secret de Dieu concernant 

le Messie : les Juifs et les non-Juifs qui croient à l'Évangile du Royaume 

partageront équitablement les richesses héritées par les enfants de Dieu. 

Le dessein de Dieu est d'utiliser l'Église pour manifester sa sagesse dans 

toute sa richesse à tous les dirigeants et autorités invisibles du royaume 

céleste. Tel est son plan éternel, qu'il a réalisé par Jésus le Messie. Ne 

considérez pas l'Église comme un édifice, une congrégation ou une 



  

confession ; l'Église est la communauté entière du peuple de Dieu, ceux 

que les Écritures appellent les élus, les justes, les saints ou simplement 

les serviteurs de Dieu. 

Apocalypse 7:9 nous parle d'une foule immense, trop nombreuse pour 

être comptée, de toute nation, tribu, peuple et langue. Ils ont lavé leurs 

robes et les ont blanchies dans le sang de l'Agneau. Dieu, selon son 

grand amour, sa miséricorde et sa grâce, sauve actuellement des 

personnes de toutes nations et de toutes cultures. Ce sont les vrais 

croyants de tous temps et de tous lieux. Ils sont sauvés par la foi au 

Messie et sont unis à lui. Ils reçoivent le don de la vie éternelle et 

régneront avec le Messie tout au long de son règne sur la terre, et pour 

l'éternité. En tant que cohéritiers du Christ, ces saints internationaux 

constituent le gouvernement du royaume de Dieu ! 

Interprétation 

Il est important d'interpréter correctement la Bible, d'abord en la 

considérant comme la parole infaillible de Dieu. Lors de la lecture ou 

de l'exégèse de la Bible, le texte ne doit pas être mis en doute. Les 

spécialistes du texte ont examiné des milliers de manuscrits anciens et 

nous ont fourni le meilleur texte autorisé possible. De plus, Dieu nous a 

dit que toute Écriture est inspirée de Dieu (2 Ti 3:16), et Jésus a dit que 

le ciel et la terre passeront, mais que ses paroles ne passeront jamais. 

Dans la mesure du possible, la parole de Dieu doit être prise au sens 

littéral, et non spiritualisée ou allégorisée. Ce n'est pas toujours 

possible ; le genre est important. Les paraboles et les métaphores ne 

doivent pas être prises au sens littéral. Les visions d'un prophète ne 

peuvent pas non plus être prises au sens littéral, mais l'interprétation du 

symbolisme et des métaphores laisse un message qu'il faut prendre au 

sens littéral. Des passages comme Genèse 1-11, les prophéties 

messianiques de l'Ancien Testament et Apocalypse 20 communiquent 

un sens clair lorsqu'ils sont interprétés au sens littéral et sont en accord 

avec les Écritures qui s'y rapportent. Cependant, de nombreux mots dans 

la littérature apocalyptique, comme l'Apocalypse, ont une signification 

symbolique et doivent être interprétés. Les visions de Jean sont comme 

des rêves qui reflètent la réalité, mais ne sont pas perçues de la manière 

habituelle dont nous la percevons. Elles doivent donc être interprétées 

avec prudence, ce qui ne signifie pas nécessairement qu'elles doivent 



  

être spiritualisées. Le dévoilement des paroles de Dieu éclaire, offrant 

une compréhension aux simples (Ps 119:130). 

Le royaume de Dieu est un terme clé qui apparaît 162 fois dans le 

Nouveau Testament. Il doit être traduit avec le plus grand soin afin 

d'éviter tout malentendu au lieu d'éclairer. Spiritualisez-le comme le 

font les amillénaristes, et vous ne comprendrez jamais ce que Jésus 

disait. Grâce à mon expérience de linguiste et de traducteur de la Bible 

depuis plus de cinq décennies, j'ai acquis une compréhension de ce 

terme qui a du sens dans tous les contextes, et il est véritablement 

comparable à un trésor caché dans un champ. Cependant, c'est un 

concept radicalement différent de celui du fidèle ou du pasteur moyen. 

Le problème est que Jésus prêchait dans un environnement hostile et ne 

pouvait pas parler ouvertement en public du fait qu'il était né pour être 

roi et qu'un jour il gouvernerait le monde. Nous ne pouvons pas changer 

la façon dont Jésus en parlait, mais je pense qu'il existe un bon 

argument, que nous expliquerons plus loin, pour interpréter le « 

royaume de Dieu » comme « le royaume de Dieu » et le « royaume des 

cieux » comme « le royaume des cieux ». 

Ce livre contient de nombreuses citations et références bibliques. J'ai 

traduit les passages moi-même, sans recourir à une traduction 

particulière. J'estime être qualifié pour cela, car j'ai étudié le grec et 

l'hébreu dans le cadre de ma formation théologique, je suis titulaire d'un 

doctorat en linguistique et j'ai passé 55 ans comme traducteur de la 

Bible. Ce livre a été écrit avec le désir que vous compreniez 

correctement la Bible ; je ne cherche donc aucune excuse pour la 

multitude de références bibliques. Je vous encourage à faire comme les 

Béréens, qui examinaient les Écritures quotidiennement pour vérifier la 

véracité de ce que Paul leur disait (Ac 17:11). 

Comprendre le contexte 

La révélation de Dieu à travers les Écritures est progressive. Les 

prophètes ont eu des aperçus fragmentaires du Messie et du royaume, 

mais ils n'ont pas pu tout mettre en perspective. Parfois, il était un 

guérisseur, parfois il souffrait. Parfois, il était un serviteur, parfois il 

était un roi. Mais le temps est venu pour les justes d'acquérir une pleine 

compréhension. Jésus a dit à ses disciples que la connaissance des 

secrets du royaume des cieux leur avait été donnée, mais pas aux autres 

(Mt 13:11). 



  

La plupart des gens ne comprenaient pas Jésus lorsqu'il allait de village 

en village proclamer le royaume de Dieu, parlant en paraboles et 

utilisant des expressions comme « le royaume de Dieu », « le royaume 

des cieux » et « le Fils de l'homme ». La plupart des gens aujourd'hui 

sont tout aussi ignorants, qu'ils soient incroyants, pratiquants, pasteurs 

et même théologiens. Mais nous, croyants, avons le droit de connaître 

les secrets du royaume des cieux. J'espère que vous trouverez dans les 

pages qui suivent une interprétation acceptable. Aucune de ces idées 

n'est entièrement nouvelle, mais tout scribe formé pour le royaume des 

cieux est comme un maître de maison qui sort de son coffre des choses 

nouvelles et anciennes (Mt 13:52). 

À qui appartient le royaume ? 

Le premier secret que nous devons comprendre est le sens de 

l'expression « royaume de Dieu ». Nous serions bien disposés à penser 

à des passages de l'Ancien Testament qui décrivent la souveraineté de 

Dieu, comme celui-ci : 

Seigneur, c'est toi qui possèdes la grandeur, la puissance, 

l'honneur, la majesté et la gloire, car tout ce qui est au ciel et sur la 

terre t'appartient. Tu es le roi. Tu es élevé au-dessus de tout. La 

richesse et l'honneur viennent de toi ; tu règnes sur tout. L'autorité 

et le pouvoir sont entre tes mains. C'est toi qui peux élever les gens 

et les rendre forts (1 Ch 29:11-12). 

Je crois comprendre que l'expression « royaume de Dieu », telle 

qu'utilisée par Jésus, ne fait jamais référence à la souveraineté divine 

sur le ciel et la terre, telle que nous la connaissons ici dans les 

Chroniques. L'expression « royaume de Dieu » n'est pas utilisée dans 

l'Ancien Testament, et elle ne l'est jamais dans le Nouveau Testament 

avec ce sens. Jésus a parlé de la proximité ou de la venue du royaume, 

ce qui ne convient pas à la souveraineté éternelle de Dieu. Il a parlé de 

l'entrée et de l'héritage du peuple dans le royaume, ce qui, encore une 

fois, ne peut faire référence à la souveraineté éternelle de Dieu. Peu de 

gens comprennent le sens donné à cette expression par Jésus. Les 

Évangiles commencent tous par souligner que Jésus était le Messie, et 

Jésus a toujours utilisé l'expression « royaume de Dieu » pour se 

désigner lui-même comme Messie, ses disciples comme sa monarchie, 

ou son futur royaume terrestre. « Christ » est une translittération du mot 

grec Χριστός, qui est l'équivalent du mot hébreu  ַיח  l'oint ». Ce n'est » מָשִׁ



  

pas un nom de famille, mais plutôt « le Messie », le sauveur et roi juif 

promis. Cependant, le sens véritable du mot se perd, et Jésus-Christ 

sonne comme un simple nom. 

Le besoin de secret de Jésus 

Jésus disait qu'il parlait en paraboles parce qu'il ne voulait pas que tout 

le monde comprenne ce qu'il disait. Il l'a clairement exprimé. Il voulait 

que ses disciples comprennent, mais il y en avait d'autres dans la foule 

dont il ne voulait pas qu'elles comprennent ce qu'il disait. 

Il était né pour être le Messie, le roi des Juifs, mais il ne pouvait pas le 

faire savoir dans son enseignement. Les Juifs étaient dominés par Rome, 

qui ne tolérait pas un roi rival, et parmi les chefs juifs, certains rois et 

dirigeants refusaient la présence d'un roi rival. Pour contrer cette 

menace, le roi Hérode ordonna de tuer tous les garçons de moins de 

deux ans de Bethléem et des environs, mais Jésus s'était déjà enfui en 

Égypte. Ainsi, lorsque Jésus commença à prêcher, il communiqua à ses 

disciples sa véritable identité, mais il ne la révéla pas aussi 

explicitement en public. 

Il a contourné ce problème de trois manières. La première consistait à 

utiliser une expression cryptique comme « le royaume de Dieu ». La 

deuxième consistait à utiliser une autre expression cryptique, « Fils de 

l'homme », comme titre, à la troisième personne, de sorte que la foule 

ne savait pas s'il parlait de lui-même ou de quelqu'un d'autre. Et 

troisièmement, il parlait en paraboles. La plupart de ces paraboles 

concernent le royaume de Dieu, ou le royaume des cieux, que Matthieu 

privilégie et qui est généralement considéré comme synonyme de 

royaume de Dieu. 

La révélation que le royaume de Dieu est le règne du Messie ne devrait 

pas être si surprenante, car si l'on considère l'alternative, à savoir que le 

royaume de Dieu désigne le règne de Dieu, on se heurte à des problèmes 

insolubles. Comment accéder à la souveraineté de Dieu sur l'univers ou 

en hériter ? De nombreuses références à la venue du royaume de Dieu 

sont faites, et si vous croyez en un Dieu tout-puissant, souverain et 

éternel, vous devez immédiatement comprendre que parler de la venue 

de son royaume ou de son règne est un oxymore. Le royaume de Dieu 

est plus petit que cela ; il ne concerne que le gouvernement de ce monde. 



  

Jésus nous a appris à prier : « Que ton règne vienne, que ta volonté soit 

faite sur la terre comme au ciel. » Que demandons-nous dans nos 

prières ? Pensez-vous à l’Église, aux missions chrétiennes, à Dieu 

régnant dans nos cœurs ? Ou bien priez-vous pour le retour de Jésus et 

le commencement de son règne messianique ici-bas ? Le royaume de 

Dieu est le royaume du Messie, dont l’avènement était le désir suprême 

des Juifs pieux. Le Père règne en maître éternel ; ce n’est pas son 

royaume qui vient. La prière s’adresse au Père, mais le royaume que 

nous demandons n’est pas le sien, c’est le royaume qu’il a promis (1 Ch 

17:11-14, Dn 2:44). 

De quel genre de royaume s'agit-il ? 

Le Nouveau Testament ne révèle pas beaucoup de détails sur le règne 

terrestre du Messie, et si vous n'êtes pas prémillénariste, vous pourriez 

trouver le concept d'un règne terrestre plutôt novateur. Comment le 

Messie ressuscité et glorifié régnera-t-il sur une Terre imparfaite ? Et 

comment les justes, qui ressusciteront à son retour, régneront-ils avec 

lui dans leurs corps ressuscités ? 

La plupart des enseignements de Jésus sur le royaume de Dieu furent 

donnés lors de ses prédications aux Juifs, qui connaissaient les 

prophéties de leurs prophètes. Ils n'espéraient pas aller au ciel ; cela n'a 

jamais été une promesse biblique. Ils étaient comme Job, qui disait 

savoir que son Rédempteur était vivant et qu'à la fin, il se lèverait sur la 

terre (Job 19:25). 

Le Messie est un Sauveur et un roi juif, mais son royaume terrestre n'est 

pas réservé aux Juifs ; les non-Juifs en feront également partie. Si l'on 

ne vous a pas appris à espérer un royaume terrestre, vous pourriez 

trouver ce concept stigmatisé. Comment les ressuscités peuvent-ils se 

mêler au commun des mortels ? Beaucoup d'entre nous ont grandi avec 

les valeurs platoniciennes et augustiniennes ; nous ressentons 

instinctivement que le spirituel est supérieur au physique, que le ciel est 

plus désirable que la Terre. Mais la philosophie hébraïque soutient que 

la création de Dieu est bonne. Dieu a créé une Terre parfaite et a marché 

avec Adam dans le jardin d'Éden. Jean nous dit que le trône de Dieu et 

l'Agneau descendront sur Terre, et que Dieu vivra de nouveau avec les 

humains dans la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:3). 



  

Mon livre sur les prophéties de la fin des temps de l'Ancien Testament 

décrit le royaume du Messie comme un royaume terrestre, régnant 

depuis le mont Sion. Jésus siégera sur le trône de David et régnera sur 

le monde dans la justice, la droiture et la paix. Les croyants seront 

ressuscités et transformés à sa venue et régneront avec lui. 

Robert Mounce (The Book of Revelation, p. 359) affirme que certains 

commentateurs suggèrent que le millénaire de l'apôtre Jean n'est pas 

l'ère messianique prédite par les prophètes de l'Ancien Testament, mais 

une récompense spéciale pour les martyrs qui ont payé de leur vie. Il 

conclut en affirmant que Jean a enseigné un millénaire littéral, mais que 

sa signification essentielle pourrait se réaliser autrement que par un 

accomplissement temporel. D'autres voix nient l'existence d'un 

millénaire terrestre, et si cela est vrai, ma croyance selon laquelle le 

royaume de Dieu est celui du Messie tel que décrit dans les prophéties 

de l'Ancien Testament est erronée. Mais, aussi étranges que puissent 

nous paraître certains événements futurs, nous devons respecter les 

Écritures. Certaines prophéties de l'Ancien Testament se terminent par 

ces mots solennels : « Moi, le Seigneur, j'ai parlé ! » Et que dire des 

paroles de l'ange Gabriel à Marie concernant son enfant Jésus ? Gabriel 

a déclaré qu'il serait grand et qu'il serait appelé Fils du Très-Haut. Le 

Seigneur Dieu lui donnerait le trône de son ancêtre David, et il régnerait 

sur la descendance de Jacob pour toujours. Son royaume ne finirait 

jamais (Lc 1:32-33). 

 

La proclamation du royaume par Jésus 

Il existe une réponse satisfaisante à toutes ces énigmes, mais cela 

pourrait nécessiter un changement de vision du monde, notamment de 

vision de Jésus et de ce qu'il est venu accomplir. Le royaume est 

mentionné plus de cinquante fois dans Matthieu, principalement par 

Jésus. 

Dès lors, Jésus commença à prêcher, en disant : Repentez-vous, 

car le royaume des cieux est proche (Mt 4:17). 

Jésus parcourait la Galilée, enseignant dans les synagogues, 

proclamant la bonne nouvelle du royaume et guérissant les gens 

de toute maladie et de toute infirmité (Mt 4:23). 



  

Allez et proclamez ce message : Le royaume des cieux est proche 

! (Mt 10:7). 

 

Les non-Juifs ont tendance à se concentrer sur la partie païenne de 

l'Évangile et sur l'aspect spirituel du salut. Par exemple, Dieu a tant aimé 

le monde qu'il a donné son Fils unique (Jn 3:16). Ils disent que Dieu 

n'aime pas seulement Israël, il aime toutes les nations. En fait, il aime 

tellement les nations que certains disent que son amour pour Israël est 

historique. Le christianisme, c'est la prédication de l'Évangile dans le 

monde entier, l'établissement d'Églises et le salut des hommes, mais 

n'oublions pas nos racines. Prenons l'exemple d'Ésaïe 9,6-7, dont on 

nous rappelle la période de Noël. 

Car un enfant nous est né, un fils nous a été donné. Dieu mettra 

la domination sur son épaule, et il sera appelé Admirable, 

Conseiller, Dieu puissant, Père éternel, Prince de la paix. La 

grandeur et la paix de son règne seront sans limites. Il régnera sur 

le trône de David, sur son royaume, qu'il affermira, jugera avec 

justice, pratiquant la justice, dès maintenant et à jamais. 

Nous aimons embrasser de merveilleuses prophéties messianiques 

comme celle-ci et les appliquer à Jésus en le visualisant. Mais qu'en est-

il de son gouvernement et de son règne depuis le trône de David ? Nous 

les rejetons ou les spiritualisons. Or, nous avons ici une prophétie du 

royaume de Dieu, le royaume que Jésus a prêché. Jésus est actuellement 

assis à la droite du Père au ciel, mais tant qu'il n'est pas physiquement 

assis sur le trône de David, nous ne pouvons pas affirmer que le royaume 

de Dieu est arrivé, ni que Jésus est roi sur la Terre. Certes, il est assis à 

la droite du Père sur son trône, mais nulle part dans la Bible il ne nous 

est dit que Jésus règne ou régnera sur la Terre depuis le trône du Père. 

En tant que Fils de l'Homme et Fils de Dieu, tel n'est pas son rôle. Il ne 

devient Roi des rois et Seigneur des seigneurs sur Terre qu'à son retour, 

lorsqu'il vaincra ses ennemis à Harmaguédon (Ap 17:24, 19:16) et 

régnera sur la Terre. 

À la fin de la Sainte Cène, Jésus dit à ses disciples qu'il leur conférait 

un royaume, tout comme son Père lui avait conféré un royaume, afin 

qu'ils puissent manger et boire à sa table dans son royaume et s'asseoir 

sur des trônes pour gouverner les douze tribus d'Israël (Lc 22, 28-30). 

Le royaume dont Jésus parlait est le royaume messianique. C'est un 

royaume terrestre (Ap 5:10), et le roi n'est autre que Jésus lui-même. 



  

Les saints gouverneront le monde 

Pour couronner le tout, considérons une merveilleuse vision du prophète 

Daniel (Dn 7). Dans sa vision, il vit venir quelqu'un comme un « fils de 

l'homme », accompagné de nuées célestes. Il s'approcha de l'Ancien des 

Jours (Dieu) et fut présenté à lui. La domination lui fut conférée, ainsi 

que la gloire et un royaume, afin que tous les peuples, nations et langues 

le servent. Son royaume serait un règne éternel qui ne serait jamais 

détruit (Dn 7:13-14). Jésus annonça à ses disciples que toutes choses lui 

avaient été remises par son Père (Mt 11:27) et que toute autorité lui avait 

été donnée au ciel et sur la terre (Mt 28:18). Bien qu'écrit il y a plus de 

2 500 ans, Daniel parlait de choses relatives à la fin des temps. Il parla 

de l'Antéchrist et d'une période de grande tribulation qui surviendrait 

immédiatement avant le retour de Jésus. C'est à partir de ce passage que 

Jésus a pris le titre de « Fils de l'homme » et l'a utilisé pour se désigner 

lui-même comme le Messie. 

Et enfin, pour vous mettre encore plus en appétit, écoutez ce qu'un ange 

a dit à Daniel lorsqu'il l'a interrogé sur la signification de la vision. 

L'ange a dit que la royauté, l'autorité et la grandeur de tous les royaumes 

de la terre seraient données aux saints des lieux célestes. Ce royaume 

subsistera éternellement, et toutes les autorités les serviront et leur 

obéiront (Dn 7:27). Quand avez-vous entendu pour la dernière fois un 

sermon sur ce passage ? Êtes-vous parmi ces saints ? Votre nom est-il 

inscrit dans le Livre de Vie de l'Agneau ? Votre destinée est-elle 

d'hériter du royaume de Dieu et de régner avec Christ sur cette terre ? 

Si oui, il serait bon d'en connaître les détails. 

 

Tableau temporel du Royaume de Dieu 

Signes préliminaires(Mt 24) 

• Le retour d'Israël dans son pays (Ez 37:21-22) 

• La prospérité d'Israël (Ez 36:11:35) 

• L’évangélisation du monde est presque achevée (Mt 24:14) 

• Toutes les nations vous haïront à cause de moi (Mt 24:9) 

• Dégénérescence morale et fausses religions (Mt 24:12, 2 Ti 3:1-5) 

 

 



  

La montée de Babylone 

Les 3 premières années et demie (Ap 6-9) 

• L'ascension de Babylone ; un empire mondial (Dn 7:7, 19, 24, Ap 

6:1-4) 

• L'Antéchrist prend la paix du monde et déclenche la troisième guerre 

mondiale (6:3-4) 

• La famine mondiale résulte de la guerre (6:5-6) 

• Un quart de l’humanité périt à cause de la guerre, de la famine et de 
la peste (6:7-8) 

• Les saints vivants sont scellés pour leur sécurité éternelle (7:1-8) 

• L'environnement est détruit à cause de la Troisième Guerre 

mondiale (8:7-12) 

 Un tiers des terres et de la végétation sont brûlées. 

 Un tiers de la mer est pollué. 

 Un tiers des rivières et des sources sont polluées. 

 La lumière est réduite d’un tiers. 

• L'Antéchrist devient le leader mondial (6:2, 13:1-4) et conclut une 

alliance de sept ans avec Israël, la dernière semaine des 70 semaines 

de Daniel (Dn 9:24) où un lieu très saint (le troisième temple) sera 

oint. 

• Le temple sera construit (2 Th 2:4, Ap 11:2) tandis que deux 

puissants témoins, basés sur les prophètes oints, Aggée et Zacharie 

(Za 8:9) qui ont construit le deuxième temple, prêcheront à 

Jérusalem au reste d'Israël. 

 

Les 3 dernières années et demie (Ap 10 - 18) 

• Satan est chassé du ciel (12:7-9). Il cherche à contrecarrer le plan 

rédempteur de Dieu en donnant à l'Antéchrist le pouvoir 

d'exterminer Israël. Mais Dieu leur donne refuge dans le désert. 

L'Antéchrist part alors faire la guerre aux chrétiens (12:13-17). 

• L'abomination qui cause la désolation. Vers le milieu des sept ans, 

l'Antéchrist rompt l'alliance et met fin aux sacrifices et aux offrandes 



  

au temple. Le faux prophète trompe les nations par des miracles et 

impose le culte de l'Antéchrist (13:11-17). Il érige une image de 

l'Antéchrist dans le temple et exige que chacun reçoive sa marque. 

Cf. Dn 8:25, 11:36, Mt 24:15-16, 2 Th 2:3-4. 

• Poussé par Satan, l'Antéchrist calomnie Dieu, exige son adoration 

pendant 42 mois (13:5-6), persécute et tue les chrétiens (12:13-17, 

13:7-8) et les conquiert. 

• Des martyrs victorieux de toutes les nations attendent le royaume du 

Messie dans les cieux (6:9-11, 7:9-17, 14:1-5, 15:2-4) 

• Le jugement est déversé sur la création, des plaies douloureuses 

affligent les incroyants, la mer est détruite, l'eau douce est polluée et 

la chaleur du soleil s'intensifie (16:1-9) 

• Les incroyants suivent l'Antéchrist (13:2b, 8). Ils sont torturés 

pendant cinq mois par une armée de sauterelles (9:1-11) et plongés 

dans l'obscurité et la douleur (16:10-11). 

• La bataille d'Armageddon. Un tiers de l'humanité est tué par des 

armées mondiales convergeant vers Jérusalem (9:13-19, 14:17-20, 

16:12-16, 19:17-21). Cf. Za 12:2-3, 14:2. 

• Un tremblement de terre mondial, le plus grave jamais connu, se 

produit, les villes s'effondrent (6:12-17 ; 16:18-21), et le dernier 

empire mondial s'effondre (17 - 18). Cf. Mt 24:29. Le soleil et la 

lune s'obscurcissent. 

• L'Antéchrist tue les deux prophètes, qui ressuscitent trois jours et 

demi plus tard. Un violent tremblement de terre tue 7 000 personnes 

à Jérusalem et les survivants juifs rendent gloire à Dieu. Ils sont 

désormais prêts à croire au Messie. 

• Le Seigneur fait de Jérusalem un rocher inébranlable pour ceux qui 

l’assiègent (Za 12:1-9, 14:12-15). 

Le Messie revient (Ap 19:1) 

• Le Messie descend des ténèbres avec puissance et grande gloire (1:7 

; 19:11-13). Les justes morts l'accompagnent (19:14), cf. 1 Th 4:14. 



  

• Les morts en Christ ressuscitent d'entre les morts, les saints vivants 

sont enlevés (14:15-16), cf. 1 Th 4:15-17, ils rencontrent tous le 

Seigneur dans les airs et demeurent avec lui pour toujours. 

• Le Seigneur descend au mont des Oliviers (Za 14:4) avec ses saints 

(Za 14:5b). Il entre par la porte orientale (Éz 43:2, 4) et arrive 

soudain à son temple (Ml 3:1). 

• La Nouvelle Jérusalem (l'épouse de l'Agneau) descend se reposer 

au-dessus du temple (Ap 21:2-10). Dieu et les saints ressuscités y 

vivent et y règnent. 

• Les armées du monde sont massacrées à Harmaguédon (14:17-20, 

19:15-21). L'Antéchrist et le faux prophète sont jetés en enfer 

(19:20). Cf. Es 52:7-10, Za 12:9. 

• De Sion, le Seigneur répand sur Israël un esprit de grâce et toute la 

nation est convertie (1:7 ; 11:13) Cf. Za 12:10-14 

• Le Seigneur est roi sur toute la terre (11:15-17, 20:4-6 cf. Ps 22:27-

29, Es 24:23, Jé 3:17, Ab 15, 17, 21, Za 14:9). Il règne sur Israël en 

tant que Messie promis, descendant de David (Jé 33:14-7). 

Le millénaire(Ap 20 – 22:5) 

• La servitude de Satan (Ap 20:1-3) 

• Le Messie commence son règne (Ap 11:15-17) 

• Les justes règnent avec le Messie pendant 1000 ans (Ap 20:4-6), 

Cf. Dn 7:27 

• Les cieux et la terre renouvelés (Ap 21:1), Cf. Es 65:17-25 

• Satan est libéré, la rébellion finale des méchants contre Israël et 

Jérusalem et leur destruction (Ap 20:7-10) 

• Le jugement dernier et la fin de l'univers physique (Ap 20:11-13, 

15), la mort et l'Hadès sont bannis pour toujours (Ap 20:14) les 

incroyants sont jetés en enfer (Ap 20:15) 

• Les saints vivent et règnent avec Dieu pour toujours dans la ville 

sainte, la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:2 - 22:5) 

 


